Diocese de Namur - 16 mars 2019
Pére Jean-Paul Russeil

| — Initier une culture de ’appel

Vous souhaitez aborder au cours de cette journée « la dynamique de I’appel dans la mission
des Unités pastorales ». Souvent, nous traitons un sujet parce qu’il ne va pas de soi : ou bien il fait
difficulté ou bien il représente un enjeu pour I’avenir. Dans le cas présent, il comporte les deux
aspects : appeler ne va pas de soi et fait difficulté ; ¢’est également un enjeu pour I’avenir car il n’y a
pas d’Eglise sans appel. Aussi, je voudrais ce matin évaluer quelques freins a une dynamique de
I’appel, puis mettre en valeur les fondements anthropologiques et néotestamentaires. Cet apres-midi,
nous aborderons les enjeux ecclésiologiques et pastoraux de 1’appel en vue d’une « Eglise en sortie
missionnaire » pour reprendre une expression du pape Frangois.

1. De quelques difficultés et freins a une dynamique de I’appel

Je voudrais, dans ce premier temps, relever quelques difficultés et freins que nous
rencontrons pour appeler et susciter des personnes nouvelles. 11 ne s’agit pas d’étre exhaustif mais
d’inviter a faire cet exercice dans votre propre contexte pastoral.

Nous devons tout d’abord reconnaitre le poids des habitudes. Pour Charles Péguy, la grace ne
peut rien sur une 4me habituée’. Qui n’a jamais entendu : « on a toujours fait ainsi » ou bien « on n’a
jamais fait de cette maniere » ? Dans un monde qui change et qui change vite, nous peinons a nous
laisser convertir — de maniere personnelle et de maniere institutionnelle — en vue d’un juste
témoignage évangelique. Nous peinons souvent a entrer dans une démarche de discernement et de
changements. Le confort du connu constitue une tentation. Jésus lui-méme n’a « pas d’endroit ou
reposer la téte » (Lc 9, 58). Le vieux mot de metanoia est au cceur du message évangélique. Ce mot
signifie littéralement « changement de mentalité ». Nous traduisons souvent par « conversion ». Ce
mot est central dans la vie chrétienne, le temps du Caréme nous le rappelle avec force. Je retiens ici
le propos du pape Frangois dans son exhortation apostolique La Joie de [’Evangile : « J’espére que
toutes les communautés feront en sorte de mettre en ceuvre les moyens nécessaires pour avancer sur
le chemin d’une conversion pastorale et missionnaire, qui ne peut laisser les choses comme elles
sont? » 1l ajoute plus loin : « J’invite chacun a étre audacieux et créatif dans ce devoir de repenser les
objectifs, les structures, le style et les méthodes évangélisatrices de leurs propres communautés® ».

! Charles Péguy, « Note conjointe sur M. Descartes et la philosophie cartésienne », (Euvres complétes, Paris, NRF, 1924,
t. 9. Pour lui, « I’espérance est celle qui constamment déshabitue. Elle est la source et le jaillissement de grace, car elle
est celle qui constamment dévét de ce revétement mortel de I’habitude. Et ce n’est pas en vain qu’elle est théologale.
[...]. Elle est chargée de déshabituer constamment. Elle est chargée de démonter constamment le mécanisme de
I’habitude. Elle est 1’agent toujours jeune de la création et de la grace. Elle est donc I’agent le plus direct, le plus présent
de Dieu » (p. 127-128).

:24 Exhortation apostolique La Joie de I’Evangile Evangelii gaudium, n° 25.

Ibid., n° 33.



Nous connaissons aussi I’expérience du vieillissement dans les communautés. Des personnes
sont installées depuis de longues années dans leur responsabilité. Elles le font avec grande fidélité et
nous avons a leur égard reconnaissance et gratitude. Parfois elles peinent a percevoir le sens profond
des symboles, des gestes et des initiatives nouvelles. Il arrive que des personnes extérieures
expriment des jugements sévéres a notre égard. En un certain nombre de situations, notre maniére de
vivre ne fait plus événement pour les générations nouvelles. Le pape Francois parle d’une
« psychologie de la tombe qui transforme peu & peu les chrétiens en momies de musée* ». Les
catéchumenes, les personnes en recherche ou bien celles qui redécouvrent la foi constituent un
événement. Elles nous renouvellent en profondeur ; elles sollicitent un compagnonnage et une
fraternité. Le témoignage des jeunes Eglises est a cet égard une legon pour nous.

Nous rencontrons aussi des personnes qui sont prétes a tout donner sauf leur démission. Dés
lors, il n’y a pas le renouvellement suffisant, il n’y a pas de sang neuf. Le corps de I’Eglise — comme
le corps humain — se retrouve en situation d’anémie. D’ou I’importance d’une durée limitée des
missions. Un argument est entendu : « 11 n’y a personne d’autre ». Qu’en savons-nous réellement ?
Pouvons-nous répondre a la place des autres ? Plus encore, est-il possible de laisser un espace libre
pour qu’un appel d’air soit rendu possible, que des initiatives nouvelles puissent naitre et que
d’autres manieres de faire puissent surgir ? Les réponses, en effet, peuvent venir d’une manicre autre
que celles que nous envisagions. La semence évangélique peut pousser ailleurs que la ou nous avons
seme ! Notre « cadre de référence » peut nous empécher d’accueillir la nouveauté du don de Dieu.
Pourtant, nous confessons I’Esprit Saint comme le maitre de I’impossible. Le temps pascal nous
donne de méditer longuement le Livre des Actes des ApOtres ol nous voyons constamment la
référence a ’Esprit Saint. L’enjeu ne consiste pas a gérer la récession mais a faire naitre ’Eglise
aujourd’hui.

Une autre difficulté se fait jour, c’est 1’écart, voire méme la distorsion entre nos paroles et
nos actes. Cet écart est souvent le lieu de notre discrédit. Notre parole n’est pas fiable parce que nous
ne pratiquons pas nous-mémes ce que nous préchons et annoncons. Dans le contexte actuel de la
societe, nous sommes objet de critiques vives, d’incompréhensions et méme de scandale. Nous ne
pouvons pas nier les formes de contre-témoignage que nous portons. Elles desservent le message
évangélique. Sans développer davantage ici, il nous faut prendre acte des profondes évolutions de la
societé pour interroger la pertinence de notre témoignage : est-il crédible, c’est-a-dire digne de foi ?
Il nous revient de travailler a créer des « microclimats » ou il fait bon respirer I’Evangile.

Je voudrais ajouter deux tentations fréguemment rencontrées. La premiere consiste a idéaliser
le passé : « ¢’était mieux avant ». La nostalgie ne prépare pas 1’avenir, elle nous maintient dans le
passé. Saint Augustin pointe déja cette tentation : « On rencontre des gens qui récriminent sur leur
époque et pour qui celle de nos parents était le bon temps. [...] Le temps passé dont tu crois que
¢’était le bon temps n’est bon que parce que ce n’était pas le tien® ». La seconde tentation consiste &
dramatiser I’avenir : dans cette perspective, le monde ne peut aller que de mal en pis. L’histoire est
vue alors comme la lente et inexorable dégradation de ce qui était. Une telle vision de I’histoire n’est

* Ibid., n° 83. Le pape Francois développe longuement « les tentations des agents pastoraux » (n° 76-109) et il achéve
ainsi : « Les défis existent pour étre relevés. Soyons réalistes, mais sans perdre la joie, I’audace et le dévouement plein
d’espérance ! Ne nous laissons pas voler la force missionnaire ! »

® Saint Augustin, « Sermon 2, 92 », PL, Supplément |1, col. 441-442.



pas chrétienne. Elle ne laisse pas d’espace aux libertés humaines. Elle ne laisse pas de place a
I’action de Dieu. Devant ces deux tentations — idéaliser le passé et dramatiser I’avenir —, le chemin
consiste a « habiter le présent » au double sens du mot : le présent, ¢’est I’aujourd’hui ; mais le
présent est également synonyme de cadeau. Habiter le présent, c’est accueillir ce temps que Dieu
nous donne a vivre comme un kairos, un moment favorable.

Dans ce contexte, je voudrais donner ses lettres de noblesse a une culture de 1’appel en mettant
en valeur les ressources anthropologiques et évangéliques. Cet aprés-midi, nous déploierons les
ressources ecclésiologiques et pastorales. Il s’agit d’initier une culture de ’appel. Le verbe « initier »
a un double sens. 11 signifie d’une part « commencer » et d’autre part « apprendre ». Autrement dit,
nous sommes dans une démarche d’initiation chrétienne. Le concile Vatican Il présente les prétres
comme des « éducateurs de la foi® ». Cette expression indique la tache qui nous attend. Dans ce
travail d’initiation chrétienne, nous pouvons prendre appui sur les figures de sainteté, c’est-a-dire sur
les fruits portés par ’Evangile sur le grand arbre qu’est I’Eglise. Nous savons d’expérience qu’il n’y
a pas d’avenir sans mémoire’. Nous ne pouvons pas vivre ni espérer sans nous inscrire dans une
histoire. Nous ne sommes pas a nous-mémes notre propre commencement.

2. « Qu’est-ce que ’homme pour que tu penses a lui ? » (Ps 8, 5)

Personne n’est une ile ! Tout appel passe par des relations. De fait, de multiples expériences
humaines nous mettent en situation d’appel : ’appel d’un enfant a la vie est une expérience humaine
bouleversante pour nombre de couples ; un appel au secours ou celui d’une personne en difficulté
suscite une réponse immédiate ; I’appel au voisinage et a I’entraide pour un service demeure
fréquent ; I’appel aux dons financiers pour une cause ou pour une ccuvre humanitaire trouve écho
chez nombre de personnes ; I’appel a 1’engagement appartient a la culture de la vie associative ;
I’appel du 18 juin 1940 est inscrit dans la mémoire francgaise ; a 1’heure du portable, 1’appel
téléphonique est devenu un geste banal ; etc... Pour prendre un exemple sur le plan pastoral, I’appel
de catéchistes demeure un défi a chaque début d’année. Ces quelques expériences indiquent que
I’étre humain est un étre de relation. Il ne se fait pas seul. Il advient a lui-méme par un ensemble de
médiations. Personne ne se donne la vie a lui-méme. Elle est recue comme un don. Personne ne se
donne son propre prénom, ni non plus son premier univers familial et culturel. 1l existe un déja-la du
monde. L’histoire d’enfants loups est suffisamment connue : ils sont restés dans des conditions
infra-humaines, n’accédant pas au langage. Que I’on pense encore aux personnes malades, &gées ou
isolées qui dépérissent par absence de relations humaines ou encore a la banalité des jours, a ’ennui
et a la solitude vécus par nombre de personnes — spécialement des jeunes — pour qui la vie n’a ni
godt, ni sens. Les deéfis culturels et sociaux appellent a mener le combat spirituel de I’humanité de
I’homme en raison méme des formes d’inhumanité qui marquent la société comme autant de plaies
vives. Comme I’écrit le bienheureux évéque martyr d’Oran en Algérie — Pierre Claverie — nous
sommes appelés a nous tenir sur les lignes de fracture de la société. Nous n’accédons jamais a nous-
méme quand nous cédons a la facilité ou a la fatalité. C’est par la voix de 1’autre que nous sommes

® Décret sur Ministére et vie des prétres Presbyterorum ordinis, n° 6.

7 Ainsi, par exemple, le diocése de Poitiers a créé I’association Gilbert de la Porrée dans le but de mettre & la portée des
communautés chrétiennes les textes spirituels, théologiques et pastoraux ainsi que les ceuvres artistiques du patrimoine
chrétien. Depuis une douzaine d’années, Seize ouvrages ont été publiés a ce jour.



appelés & notre propre responsabilité®. En cela méme, le visage d’autrui s’offre comme un appel a
ma responsabilité®. Ce nom recu de mes parents ouvre 1’espace relationnel dans lequel et par lequel
il m’est donné d’advenir a ma propre responsabilité. Nommer I’autre par son nom, c’est le donner a
son identité'®, c’est le révéler a son propre mystére d’existence. Ek-sister (comme I’indique
I’étymologie), c’est sortir de soi, c’est surgir a soi. Vivre de vie vraie, c’est donc advenir a une
liberté responsable, c’est-a-dire capable de réponse a la parole entendue. Comment advenir a soi-
méme si personne n’appelle ? Car nous sommes appelés a vivre. 1l faut courage et ténacité ! Dans un
excellent petit livre, je retiens ce propos : « Si ’on voit un saumon adulte dans un torrent ou une
riviére et qu’il va dans le sens contraire du courant, c’est qu’il est vivant. S’il va dans le sens du
courant, c’est qu’il est mort ou va bientdt mourir. Vivre c’est parfois savoir aller a contre-
courant I »

3. Retour sur quelques récits évangéliques

Pendant le temps de priére, nous avons entendu I’appel des quatre premiers disciples selon
I’évangéliste Marc. C’est en Galilée que saint Marc situe la premiére prédication publique de Jésus :
« Les temps sont accomplis : le Regne de Dieu est tout proche. Convertissez-vous et croyez a
I’Evangile » (Mc 1, 15). Sous cet horizon de la premiére prédication, le récit rapporte ’appel des
quatre premiers disciples : « Passant le long de la mer de Galilée, Jésus vit Simon et André, le frere
de Simon, en train de jeter les filets dans la mer, car ¢’étaient des pécheurs. Il leur dit : “Venez a ma
suite. Je vous ferai devenir pécheurs d’hommes’. Aussitot, laissant leurs filets, ils le suivirent. Jésus
avanca un peu et vit Jacques, fils de Zébedée, et son frere Jean, qui étaient dans la barque et
réparaient les filets. Aussitdt, Jésus les appela. Alors, laissant dans la barque leur pére Zébédée avec
ses ouvriers, ils partirent a sa suite » (Mc 1, 16-20). Il est remarquable qu’avant tout autre signe posé
et tout autre discours, I’appel des disciples soit manifesté comme premier geste de Jésus. Ce premier
appel posé par Jésus se situe dans le mouvement méme de la prédication de I’Evangile du Reégne.
Premiere parole prononcée : la prédication du Régne ; premier geste posé : I’appel des quatre
premiers disciples. Ce premier acte du ministére de Jésus est un défi a la vraisemblance. Il a dés lors
une profonde portée théologique. Contrairement a toute logique humaine, la nouveauté de la Parole
proclamée suscite ’appel et la réponse de ceux qui seront porteurs a leur tour de cette Parole.
Ajoutons I’appel de Lévi peu apres : « Jésus sortit de nouveau le long de la mer ; toute la foule
venait a lui, et il les enseignait. En passant, il apercut Lévi, fils d’ Alphée, assis au bureau des impots.
Il lui dit : ‘Suis-moi’. L’homme se leva et le suivit » (Mc 2, 13-14). Ces récits d’appel ont la méme
structure de composition. D’emblée, ’appel se fait sur ’initiative gratuite de Jésus : il « vit » Simon
et André (v. 16), Jacques et Jean (v. 19) et Lévi (2, 13). Au creux méme de leur activité humaine, il
les « appelle » (v. 20). Ce verbe « appeler » atteste la souveraine liberté de Jésus. Aussitot, ils se
mettent « a sa suite », ¢’est-a-dire derriere lui, leurs pas dans les siens selon Iattitude du disciple. La

& P. Ricoeur, « C’est sur le mode éthique de I’interpellation que le moi est appelé a la responsabilité par la voix de
I’autre », Parcours de la reconnaissance, Paris, Stock, 2004, p. 375.

° Cf. E. Lévinas, Ethique et infini, Paris, Fayard, 1982, p. 77-98.

1% Du point de vue sémantique, « identité » signifie « le méme » selon la racine latine idem. Ainsi, I’identité c’est le fait
d’étre semblable a 1’autre. Mais 1’identité, c’est aussi ce qui différencie et rend unique. Dés lors, I’identité — au plan
méme de sa définition — assume le paradoxe d’étre a la fois ce qui rend semblable et différent. Cette construction de
I’identité se fait tout au long de la vie. Parmi les travaux sur ce concept, Ch. Taylor a établi une remarquable synthése sur
la généalogie de I’identité moderne : Les sources du moi, Paris, Seuil, 1998.

1 M.-A. Ouaknin, Dieu et l’art de la péche d la ligne, Paris, Bayard éditions, 2001, p. 89.



personne de Jésus constitue le motif de I’appel : telle est la sequela Christi. C’est bien le Maitre qui
est au centre du récit et non pas I’appelé. Vient alors la promesse : « Je ferai de vous des pécheurs
d’hommes » (v. 17). L’appel existe en vue de la mission. Ils passent ainsi de « pécheurs de
poissons » & « pécheurs d’hommes ». Cette transposition symbolique montre que le renoncement a
leur vie antérieure est chemin d’accomplissement. La dépossession de soi « a cause de ’Evangile »
est éclairée par le paradoxe évangélique : « Si quelqu’un veut marcher a ma suite, qu’il renonce a
lui-méme, qu’il prenne sa croix et qu’il me suive. Car celui qui veut sauver sa vie la perdra ; mais
celui qui perdra sa vie a cause de moi et de I’Evangile la sauvera » (Mc 8, 34-35). L’existence du
disciple est ainsi définie par 1’existence méme de Jésus et la participation a sa mission. Dés lors, la
vie des premiers disciples passe par le détachement de ’activité antérieure et 1’attachement & Jésus.
Les verbes « laisser/suivre » (v. 18 et v. 20) se répondent : nous ne pouvons pas séparer 1’élan
mystique (la suite du Christ) de la mission recue (pécheurs d’hommes). Ainsi Se constitue le noyau
initial du groupe des Douze.

Peu apres, I’évangéliste Marc fait le récit de I’appel des Douze : « Jésus gravit la montagne, et il
appela ceux qu’il voulait. Ils vinrent auprés de lui, et il en institua Douze pour qu’ils soient avec lui
et pour les envoyer proclamer la Bonne Nouvelle avec le pouvoir d’expulser les démons » (Mc 3,
13-15). La montagne est le lieu ou Jésus se retire avec ses disciples pour échapper a la foule (Mc 3,
7-12). Nous retrouvons cette méme foule dés apres I’institution des Douze : « Alors Jésus revient a
la maison, ou de nouveau la foule se rassemble, si bien qu’il n’était méme pas possible de manger »
(Mc 3, 20). Telle est la condition de I’ap6tre ! Si la montagne permet d’échapper a la foule, elle est
plus profondément le lieu des grandes révelations bibliques. Jésus appelle ceux qu’il voulait, il les
« fit » (epoiésen) Douze : appel et création vont de pair. lls regoivent une double mission : « étre
avec Jésus » et étre « envoyés » (apostelld) précher, avec pouvoir (exousia) de chasser les démons.
Les temps eschatologiques sont proches et la symbolique des Douze ne peut pas étre séparee du
rassemblement de tout Israél.

Nous trouvons trace de cette dynamique d’appel dans I’ensemble des évangiles. Ainsi en est-il
des ouvriers de la derniére heure. A la question de Jésus : « Pourquoi étes-vous restés la tout le jour
sans rien faire ? » La réponse se fait entendre : « Personne ne nous a appelés ! » (Mt 20, 6-7).
Personne n’a porté le regard sur eux et ne leur a donné d’entendre qu’ils avaient du prix ! Personne
n’a fait retentir une parole qui les révéle a leurs capacités propres... Or, ce sont bien ces paroles de
vie, de dialogue et d’appel qui constituent la trame de la mission de Jésus, parole adressée a toute
personne, parole souvent prononcée a I’impératif ou a Ioptatif, parole qui ouvre un avenir : a un
paralysé « Léve-toi et marche» (Mt 9, 5-6; Mc 2, 11; Lc 5, 24); a une femme souffrant
d’hémorragie depuis 12 ans « Ta foi t’a sauvée » (Mt 9, 22 ; Mc 5, 34 ; Lc 8, 48) ; a un homme ayant
la main paralysée « Léve-toi » (Mc 3, 3; Lc 6, 8) ; a une fillette « Mon enfant, réveille-toi/leve-toi »
(Lc 8, 54 ; Mc 5, 41) ; a un aveugle « Confiance, leve-toi, il t’appelle » (Mc 10, 49) ; a un jeune
homme « Je te I’ordonne, réveille-toi/léve-toi » (Lc 7, 14) ; a une pécheresse « Ta foi t’a sauvée, va
en paix » (Lc 7, 50) ; a un lépreux samaritain « Reléve-toi, va. Ta foi t’a sauvé » (Lc 17, 19) ; a un
homme infirme depuis 38 ans « Léve-toi, prends ton grabat et marche » (Jn 5, 8) ; a une femme
adultere « Va, et désormais ne péche plus » (Jn 8, 11), etc... Les récits évangéliques attestent que
rien n’est jamais perdu, rien n’est inexorable, rien n’est irrémédiable. Tout peut toujours étre sauve.
Notre foi va jusque-la : I’histoire est dé-fatalisée et il existe des possibles ignorés. Nous ne vivons



pas selon un destin fatalisé, mais selon la confiance recue et donnée ! Sans cette confiance, c’est le
dépérissement. 1l nous faut quitter résolument le langage de la plainte et du gémissement pour
choisir le langage de la vie : a I’exemple de Jésus a longueur de page des évangiles.

Sur fond d’une parole de vie et de salut adressée a tous, Jésus appelle plus précisément
quelques-uns a le suivre et a participer a sa mission : a deux disciples de Jean « Venez et vous
verrez » (Jn 1, 39) ; a des pécheurs « Venez a ma suite » (Mt 4, 19 ; Mc 1, 17) ; a un collecteur
d’impots « Suis-moi » (Mt 9, 9 ; Mc 2, 14 ; Lc 5, 27) ; a un jeune homme riche « Viens et suis-moi »
(Mt 19, 21 ; Mc 10, 21 ; Lc 18, 22) ; a Pierre, Jacques et Jean « Levez-vous ! Allons ! » (Mt 26, 46 ;
Mc 14, 42 et Jn 14, 31). Ce sont des verbes de mouvement et d’action.

Il est frappant de voir les premiers disciples devenir a leur tour les acteurs de cette attitude :
André invite Pierre a la suite de Jésus (Jn 1, 41), Philippe va trouver Nathanaél (Jn 1, 45), Barnabé
va chercher Paul (Ac 11, 25), Pierre invite la communauté de Jérusalem a chercher sept hommes de
bonne réputation, remplis d’Esprit et de sagesse (Ac 6, 3), etc... C’est une dynamique de mise en
relation, de recherche active et d’appel qui est attestée. Nous sommes nous-mémes appelés a cette
attitude par des initiatives concrétes d’invitation, de proposition et d’interpellationlz. Le chemin
passe par I’estime de 1’autre, par I’estime des charismes et vocations qui manifestent la vitalité de la
foi et la beauté de I’Eglise. Nous devons veiller a ce que chacun(e) puisse donner sa mesure de
gréce : pour le bien de la personne, pour le bien de la communauté chrétienne, pour le bien de toute
I’Eglise et le service de la société. Cela demande des communautés chrétiennes vivantes,
confessantes et fraternelles qui se situent avec joie dans I’espace de communion qu’est 'Eglise.
Nous sommes appelés a dépasser les passivités, les doutes et toute forme de mondanité pour aller a
la rencontre de ’autre confié a notre responsabilitélg.

2 Comme I’exprimait le président de la Conférence des évéques de France lors de son discours de cldture de
I’ Assemblée pléniere (9 novembre 2004), « Nous sentons bien aujourd’hui que nous ne pouvons plus rester dans une
Eglise qui ne ferait qu’attendre ceux qui viennent frapper & sa porte. La diminution des effectifs catéchétiques [...]
appelle une pastorale de contact, de rencontre, d’information, d’invitation, de témoignage de foi. C’est en fait dans une
véritable dynamique missionnaire que nous sommes invités a entrer », DC n°® 2324 (21 novembre 2004), p. 973.

3 Pour le pape Jean-Paul 1l, «Nous devons prendre soin de I’autre en tant que personne confiée par Dieu a notre

responsabilité », encyclique L Evangile de la vie n° 87.



Diocese de Namur - 16 mars 2019
Péere Jean-Paul Russeil

Il — De ’appel du Christ a ’Eglise qui appelle

Le mot Eglise est construit sur le verbe « appeler » (ek-kaled). Elle nait d’un appel, elle est ce
peuple rassemblé en réponse a une con-vocation divine. L’Eglise n’est pas a elle-méme sa propre

\

source, elle est née d’un appel. Elle n’est pas non plus a elle-méme sa propre finalité, elle est
envoyée aux hommes et aux femmes de ce temps. Cette double altérité constitue son aiguillon. Pour
le dire avec les mots du concile Vatican Il, elle est « dans le Christ, en quelque sorte le sacrement,
c’est-a-dire a la fois le signe et I’instrument de I’union intime avec Dieu et de I’unité de tout le genre
humain'® ». La mission de I’Eglise n’est possible qu’en allant & la source qui la fait vivre.
Aujourd’hui, dans les conditions pastorales qui sont les notres, il nous faut initier une culture de
I’appel dans la fidélité au Seigneur et Maitre de I’histoire.

1. Aux commencements de ’Eglise
Je voudrais évoquer ici trois récits qui s’inscrivent dans ’acte de naissance de I’Eglise.

Dé¢s avant I’événement de la Pentecdte, lors d’une réunion de la communauté, Matthias est élu et
adjoint au groupe des Douze pour remplacer Judas (cf. Ac 1, 15-26). Pierre ne réunit pas seulement
les membres du groupe des Douze, mais un groupe d’environ 120 personnes avec quelques femmes
(v. 15). Selon la parole de Pierre : « 1l y a des hommes qui nous ont accompagnes durant tout le
temps ou le Seigneur Jésus a vécu parmi nous, depuis le commencement, lors du baptéme donné par
Jean, jusqu’au jour ou il fut enlevé d’auprés de nous. Il faut donc que I'un d’entre eux devienne,
avec nous, témoin de sa résurrection » (v. 21-22). « Les fréres », c’est-a-dire toute 1’assemblée, en
présenterent deux (v. 23). Le résultat du tirage au sort (v. 26) est percu comme élection divine (v.
24). Nous voyons ici le role d’un seul (Pierre) pour que tous s’expriment (les 120) au sujet de la
mission confiée a quelques-uns (les Douze).

Si nous regardons maintenant Ac 6, 1-6, nous découvrons le choix des Sept. Le nombre des
disciples s’est agrandi. Des « murmures » des Hellénistes contre les Hébreux s’expriment car les
veuves de leur groupe sont désavantagées dans le service quotidien. Ils font ’expérience d’un
probleme pastoral, notre lot quotidien ! Les Douze convoquent la foule des disciples et les invitent a
« chercher sept hommes estimés de tous, remplis d’Esprit et de sagesse et nous les établirons dans
cette charge » (v. 3). Ce discours est agréé par toute la foule (v. 5). Suivent alors les noms de ceux
qui sont choisis (v. 5) et présentés aux apdtres qui imposent les mains (v. 6). L’assemblée n’est pas
passive : toute ’assemblée est appelée a « chercher ». Elle participe a 1’appel. L’authentification
appartient aux Douze qui imposent les mains. L’Eglise innove. Les Douze ne sont pas liés par le seul
exemple de Jésus. Un critere semble se dessiner ici : lorsque la situation est nouvelle, I’Eglise innove
en fidélité a la Parole entendue et a la mission recue. Une nouvelle figure du service voit le jour,
sous la responsabilité des Douze pour que 1’unité de la communauté soit gardée dans la diversité des
taches a remplir. L’ organisation est finalisée par le service de la mission.

Lors de I’assemblée de Jérusalem (Ac 15, 1-35), il s’agit de reconnaitre la mission de Paul et de
Barnabé qui n’imposaient pas la circoncision aux paiens convertis. Les envoyés de la communauté

1 Constitution dogmatique sur I’Eglise Lumen gentium, n° 1.



d’Antioche sont accueillis a Jérusalem par I’Eglise, les apdtres et les anciens (v. 4). La décision de
ne pas exiger la circoncision est prise dans la concertation. Ainsi, ’assemblée de Jérusalem est le
lieu d’une « intense discussion » (v. 7) ; les voix de Pierre (v. 7-11), de Barnabé et Paul (v. 12), celle
de Jacques (v. 13-21) se font entendre. Puis, « les apdtres et les anciens déciderent avec toute
I’Eglise de choisir parmi eux des hommes qu’ils enverraient a Antioche avec Paul et Barnabé » (V.
22). L’unanimité de la décision est clairement établie (v. 22), signe de 1’assistance de I’Esprit Saint.
Elle est confirmée par lettre et par I’envoi de Jude et Silas (v. 23-29). L’assemblée d’ Antioche est le
lieu de réception de la décision.

Ces trois récits nous eclairent et nous encouragent :

- Cest le Christ qui continue d’appeler par la médiation de son corps ecclésial. L’annonce de
I’Evangile du Regne constitue I’horizon de tout appel. Autrement dit, c’est la mission qui
commande 1’appel. La responsabilité de I’Eglise est magnifiquement mise en valeur dans les
Actes des Apotres. Il nous revient d’appeler pour que quelques-uns pris du milieu de nous
répondent a ’appel de Dieu dans la lumiére et la force de 1’Esprit Saint manifesté par 1’envoi
liturgique de I’Eglise.

- La participation de tous est bien attestée et s’articule toujours avec des appels personnels.
Nous voyons en acte la synodalité de 1’Eglise. 1l nous faut tenir compte des charismes des
personnes, nous avons charge de les mettre en valeur. L’expression d’une « mise a part » (Ac
13, 2) traduit une réalité théologique, celle d’une ¢€lection divine, non pas une séparation au
sens sociologique. C’est ce que reprend le concile Vatican Il : « Par leur vocation et leur
ordination, les prétres de la Nouvelle Alliance sont, d’une certaine maniere, mis a part au
sein du peuple de Dieu ; mais ce n’est pas pour étre séparés de ce peuple, ni d’aucun homme
quel qu’il soit ; c’est pour étre totalement consacrés a I’ceuvre a laquelle le Seigneur les
appelle™ ».

- Les appels attestés dans ces récits n’obéissent pas a une logique de nombre, mais avant tout a
une logique de signification. Ils ne visent pas I’encadrement d’une population précise. Il ne
s’agit pas de faire nombre mais de faire signe, autrement dit de rendre compte d’une
signification qui trouve sa source dans I’appel et I’envoi du Christ par la médiation de
I’Eglise. En référence aux premiers temps de ’Eglise, nous pouvons nous demander : en quoi
notre maniére de nous organiser fait-elle signe de I’appel du Christ et de 1’envoi pour la
mission ? Selon les Actes des Apdtres, I’Eglise apparait créatrice quand les difficultés
surviennent. Des lors, la fidélité vraie n’est pas simple répétition du connu. Elle est créatrice
d’avenir.

2. De quelques enjeux pastoraux aujourd’hui

Déployer le visage de I’Eglise comme communion — comme nous y invite I’enseignement du II°
concile du Vatican — c’est veiller d’abord a la qualité des relations. Nous nous inscrivons ici a la
suite de la parole méme de Jésus : on nous reconnaitra pour ses disciples si nous avons de I’amour
les uns pour les autres (cf. Jn 13, 35). Dans une perspective biblique, le mot « paroisse » ne désigne
pas un territoire, mais avant tout des personnes en situation et en relation. Abraham apparait, en

15 Décret sur Ministére et vie des prétres Presbyterorum ordinis, n° 3.



plusieurs occurrences, comme un « paroissien », ¢’est-a-dire un « étranger domicilié »'°. Par trois
fois, dans la Prima Petri, les chrétiens sont qualifiés de « paroissiens » selon la méme étymologie®’.
Le terme latin et le terme frangais n’ont pas gardé la mémoire de cette condition précaire que le grec
chrétien exprime si profondément jusqu’a pouvoir dire que « toute patrie est pour les chrétiens une
terre étrangére, et toute terre étrangere leur est une patrie. [...] Ils résident chacun dans sa propre
patrie, mais comme des étrangers domiciliés.’® » Cette conception mérite considération dans les
évolutions actuelles et la mobilité des modes de vie'®. Cet éclairage biblique invite & la souplesse et &
I’adaptabilité du corps ecclésial. Pour le dire avec les mots du pape Frangois, « la paroisse n’est pas
une structure caduque ; précisément parce qu’elle a une grande plasticité, elle peut prendre des
formes tres diverses qui demandent la docilité et la créativité missionnaire du pasteur et de la
communauté.?’ » Ce qui fait ’Eglise, ce n’est pas d’abord le clocher, mais avant tout le baptéme.
Nous héritons d’une longue et riche histoire enracinée dans un univers rural, elle ne doit pas nous
paralyser. Nous avons a déployer la grace baptismale qui nous fait prophete, prétre et roi: pour
I’annonce de I’Evangile (marturia), pour la priére (leitourgia), pour la charité (diaconia). Comment
prenons-nous en compte ces trois dimensions de toute existence chrétienne, ces trois dimensions de
la mission de I’Eglise ?

On reconnait ’arbre a ses fruits (cf. Mt 7, 16). L’enjeu est alors de favoriser des récits de ce que
nous vivons : joies éprouvees, difficultés et échecs rencontrés, lecons de 1’expérience. Cette capacité
de relecture dans la foi s’apprend ; elle engage nos raisons de vivre, de croire, d’espérer et d’aimer ;
elle invite au partage et au témoignage fraternel ; elle favorise I’encouragement mutuel. En ceci
méme, nous apprenons a discerner 1’action de Dieu dans nos vies, dans la vie des personnes
rencontrées, dans la vie des communautés chrétiennes. Dans cette perspective, nous favorisons
grandement I’apprentissage au discernement. Raconter ce dont nous sommes les témoins emerveillés
est un grand service que nous pouvons nous rendre mutuellement. Ces échanges d’expérience sont
stimulants, non pas pour faire la méme chose de la méme maniére, mais pour accueillir le
témoignage de foi qui s’exprime et inventer ce qui correspond a la réalité locale. 1l existe aussi des
difficultés et nous pouvons nous entraider a les porter. Notre tache consiste a favoriser les charismes
et le discernement des dons de I’Esprit : « Premier don fait aux croyants, I’Esprit Saint poursuit son
ceuvre dans le monde et achéve toute sanctification » (IV® priére eucharistique). En ce sens, nous
avons a devenir des « sourciers ». Chercher a discerner les signes des temps et promouvoir une
qualité¢ d’initiatives pour un juste témoignage évangélique dessine le visage d’une Eglise sur la
route. Ce theme de la route traverse les évangiles depuis la prédication de Jean-Baptiste jusqu’au
récit des disciples d’Emmaiis et ’envoi en mission des Onze en passant par la parabole d’un

18 \/oir, par exemple, Gn 12, 10, « Abram descendit en Egypte pour y séjourner (paroikésai ekei) car la famine accablait
son pays » ; en He 11, 9, « Grace a la foi, il vint séjourner en immigré (pardkésen) dans la Terre promise, comme en
terre étrangére ».

7 La Premiére épitre de saint Pierre constitue une catéchése baptismale. Voici les trois références : « Pierre, apétre de
Jésus-Christ, a ceux qui sont choisis par Dieu, qui séjournent comme étrangers (parépidémois) en diaspora» (1 P. 1, 1) ;
« Vivez donc dans la crainte de Dieu, pendant le temps ou vous résidez ici-bas en étrangers (paroikias) » (1 P. 1, 17) ;
« Bien-aimés, puisque vous étes comme des étrangers résidents (parépidémous) ou de passage, je vous exhorte [...] » (1
P.2,11).

18 | ettre & Diogneéte, V, 5.

19 Dans son ouvrage Liquid modernity (2000, p. 179), le sociologue Zigmunt Bauman montre que la mobilité de la
société moderne encourage le « réflexe de repli vers 1’abri de "uniformité pour échapper a la complexité ou le danger
prolifére », cité dans T. Radcliffe, 4u bord du Mystére. Croire en temps d’incertitude, Paris, Cerf, 2017, p. 9.

“0 Exhortation apostoligue La joie de I’Evangile Evangelii gaudium, n° 28.



samaritain en voyage. Cette condition précaire de I’Eglise n’est pas une fatalité, elle est bien plutot
une invitation & marcher a la suite du Christ, Maitre et Seigneur de I’histoire.

La foi n’est pas de I’ordre de la possession tranquille ni de 1’ordre des priviléges et des avantages
acquis. Elle est un risque, une aventure, un chemin a parcourir, un souffle a transmettre. Il ne s’agit
pas de « boucher des trous » ou méme seulement de répondre a des besoins. Nous connaissons la
parole de Jésus : « La moisson est abondante, mais les ouvriers sont peu nombreux. Priez donc le
Maitre de la moisson d’envoyer des ouvriers » (Mt 9, 37). Il y aura toujours un écart entre I’étendue
de la mission et la pauvreté des moyens. Pourquoi se désoler ? Cette parole — comme toute parole
évangélique — est a accueillir comme une « bonne nouvelle », non pas comme une fatalité. A vue
humaine, ce peut étre difficile a vivre et méme source de découragement. Mais dans 1’ordre de la foi,
c’est dans cet écart que se tient notre avenir. C’est une invitation a surgir a la nouveauté de la foi et
s’en remettre a Dieu. C’est le moment de mettre en valeur la premiére attitude spirituelle que nous
avons a vivre : sur fond d’humilité, rendre grace a Dieu. Souvenons-nous de la priére d’ouverture de
’office quotidien : « Seigneur, ouvre mes lévres. Et ma bouche publiera ta louange ». Je ne demande
pas a Dieu d’ouvrir mes lévres pour dire du mal des autres ou pour me plaindre, mais pour chanter
ses merveilles. Notre regard est donc d’abord a porter sur ce qui germe, ce qui nait, ce qui est porteur
d’avenir et d’espérance. Voila ce dont nous avons a rendre témoignage. Nous avons a témoigner de
la joie éprouvée dans la suite du Christ. Il ne s’agit pas de s’appuyer sur nos forces humaines. Il ne
s’agit pas de « se compter » mais d’apprendre a « compter sur Dieu ». Nous nous souvenons de la
priere que Judith adresse a Dieu : « Ce n’est pas dans le nombre que réside ta force, ni ton pouvoir
en des hommes vigoureux. Mais tu es le Dieu des humbles, secours des opprimés, protecteur des
faibles, refuge des délaissés, sauveur des désespérés » (Jdt 9, 11). Quand nous ne pouvons pas
changer une situation, nous pouvons au moins changer notre maniére de vivre la situation. Nous ne
sommes pas appelés parce que nous sommes capables, mais nous devenons capables parce que nous
sommes appelés.

En guise de conclusion : goiiter la saveur de I’Evangile

Pour le pape Paul VI, « L'Eglise doit entrer en dialogue avec le monde dans lequel elle vit.
L'Eglise se fait parole ; I'Eglise se fait message ; I'Eglise se fait conversation.?! » Une étude
sociologique récente nous apprend qu’en France 50 & 60 % des personnes se disent sans religion®.
Je ne sais pour la Belgique. Ce simple indice indique le champ missionnaire vertigineux qui s’ouvre
a nous. Nous sommes ardemment invités a former une Eglise en sortie missionnaire vers les
périphéries géographiques et existentielles, pour reprendre des expressions du pape Francois.

D¢s les premiers temps de 1’Eglise, les Péres du désert ont prévenu leurs contemporains contre la
tentation de D’acédie, cette tristesse qui dégénére en découragement®. Cette tentation prend
aujourd’hui de nouvelles formes et de multiples visages : incertitudes sur 1’horizon de sens a donner
a notre vie apostolique ; déceptions devant les difficultés a engager d’authentiques réformes pour un
témoignage évangélique crédible; vide spirituel et relichement des liens avec I’Eglise ;

2L paul VI, Encyclique Voies par lesquelles 1’Eglise doit aujourd’hui accomplir sa mission Ecclesiam suam, n°® 67.

22 pierre Bréchon, Les valeurs des Européens, évolutions et clivages, Paris, Armand Colin, 2014.

%% Saint Thomas d’Aquin définit I’acédie comme un dégoit de I’action et une torpeur spirituelle : Somme théologique, lla
Ilae, g. 35.



ébranlements devant les contre-témoignages et les scandales qui traversent I’Eglise catholique ; perte
de crédibilité des représentants de I’Eglise ; etc... Nous ne devons pas nous laisser prendre par un
effet de sidération qui nous paralyserait. Des lors, comment avancer ? En retournant tout simplement
et résolument & I’Evangile. Il est porteur d’un message. Il offre la joie qui rassasie une existence :
« La joie de I’Evangile ». Cette joie est I’expression de la liberté chrétienne. Elle constitue notre
maniere de vaincre le mal dans le monde et de traverser les problemes de I’Eglise avec humilité,
authenticité et justesse.

Goiter la saveur de ’Evangile conduit a faire I’éloge de la modestie. Nous sommes appelés a
rendre témoignage de notre histoire avec Dieu depuis le premier appel que nous avons entendu
jusqu’a ce jour ; nous sommes appelés aussi a rendre compte des fruits portés dans notre vie. En
effet, la rencontre du Christ transforme notre existence. Nous marchons & sa suite par appel et par
grace. Notre temps appelle des témoins de I’Evangile en mesure de s’exprimer a la maniére de
Bernadette s’adressant au curé Peyramale a Lourdes : « Je suis chargée de vous le dire, non pas de
vous le faire croire ». A la vérité, ce n’est pas nous qui portons 1’Evangile, ¢’est d’abord I’Evangile
qui nous porte et nous engendre a une vie nouvelle. Puiser aux sources vives et inépuisables de
I’Evangile est sans aucun doute I’appel premier que nous avons a entendre.



